
Een ervaring die ik niet snel vergeet is het zien van Poor Things in LUX een paar jaar 

geleden. Het was de eerste film van Yorgos Lanthimos die ik zag en ik ging erin met nul 

verwachtingen. De complexe morele thematiek, die de film op een absurdistische en 

duister-humoristische wijze verkent, zette me aan het denken en maakte veel bij me los. 

Dit ervaarde ik een jaar later nog sterker bij zien van Kinds of Kindness, een drieluik dat 

machtsstructuren en de menselijke aard onder de loep neemt.  

Toen ik aan dit onderzoek begon, wist ik daardoor al snel dat ik de nieuwste film van 

Lanthimos wilde analyseren. Nog zonder de film op dat moment gezien te hebben, had ik 

al mijn hoop gevestigd op Bugonia en maakte ik een begin aan mijn onderzoek. Wat wist 

ik al wel? Bugonia is een zwartkomische samenzweringsthriller met het sterduo Emma 

Stone en Jesse Plemons in de hoofdrollen. Dat het naast een thriller ook een sci-fi is, 

daar kom je eigenlijk pas achter tegen het einde van de film. We volgen complotdenker 

Teddy (Plemons) die de machtige CEO Michelle (Stone) ervan verdenkt een alien te zijn 

die de wereld komt verwoesten. Samen met zijn neurodivergente neefje Don ontvoert hij 

haar in een poging om de wereld te redden.  

Mijn hoop werd beloond: de film werd bij elke kijkbeurt beter en er kwamen steeds meer 

betekenislagen naar boven.  

De w van literatuurwetenschap

Het internet staat bol van recensies en analyses van Bugonia. Wat heb ik toe te voegen? 

Ik wil een brug slaan tussen literatuur en film; Bugonia analyseren vanuit een 

literatuurwetenschappelijk perspectief. Wat houdt dat precies in? Literatuur en film zijn 

immers twee verschillende media met eigen formele eigenschappen; beide vertellen een 

verhaal, maar doen dit op een andere manier. Filmanalyse is dan ook geen 

literatuurwetenschap. Maar wat is literatuurwetenschap eigenlijk? Het is een vraag die ik 

vaak krijg. 

Om deze vraag goed te beantwoorden, moet je eerst een definitie van literatuur 

vaststellen. Als ik een poging waag, zou ik literatuur definiëren als geschreven verhalen in 

de breedste zin van het woord. Literatuuronderzoek is het inhoudelijk analyseren van een 

tekst. Het is een zoektocht naar betekenis binnen een verhaal; het is interpreteren vanuit 

een theoretisch kader om tot een lezing te komen. En doordat je wordt blootgesteld aan 

perspectieven waarmee je in het dagelijks leven niet te maken krijgt, is het ook een 

oefening in empathie. Net zoals het kijken van een film dat kan zijn.  

LANG LEVE DE 
HONINGBIJ!  
Simone Winkelmolen 



De geboorte van de kijker  

Hoe doe je dan literatuurwetenschappelijk onderzoek? De traditionele hermeneutiek 

streeft ernaar om de betekenis van een tekst te achterhalen door de intentie van de 

auteur te reconstrueren. Je reconstrueert die intentie door zo veel mogelijk te weten te 

komen over de achtergrond van een auteur. Hiervoor moet je aannemen dat alle 

betekenis door de auteur als het ware van tevoren in een verhaal is gestopt. Dit maakt 

betekenis een vast gegeven – iets onveranderlijks. Een gewaagd en problematisch 

gegeven, vonden velen. 

De Franse literatuurcriticus en filosoof Roland Barthes stak hier een stokje voor toen hij 

in de jaren '60 van de vorige eeuw de auteur doodverklaarde1. De auteursintentie is 

helemaal niet zo interessant, beweerde hij. Dit wordt gezien als een historisch moment in 

de literatuurwetenschap: met de dood van de auteur, kwam de geboorte van de lezer. Ik 

denk dat Lanthimos het met Barthes eens zou zijn. 'People think you know much more 

than what's in the film. But basically, you might know even less, because you do so many 

things instinctively and unconsciously'2, aldus Lanthimos. Misschien is dus niet alleen de 

auteur dood, maar – niks persoonlijks tegen Lanthimos – ook de regisseur. 

Hoe moeten we dan wel betekenis toekennen? De betekenis is niet meer een vaststaand 

gegeven, maar komt tot stand in de interactie tussen een lezer en een tekst, of tussen 

een kijker en een film. Het doel is dan ook niet om te achterhalen wat Lanthimos precies 

met de film bedoeld heeft, maar om te onderzoeken hoe zijn film geïnterpreteerd kan 

worden vanuit een bepaald theoretisch kader. 

 

 

 

 

 

 

Een kijkje in de lachspiegel  

Een denker die kan helpen bij het concretiseren van dit kader, is Britse socioloog Ken 

Plummer3. Door zijn brede definitie van verhalen is zijn theorie niet alleen toepasbaar op 

literatuur, maar ook op film. Volgens hem zijn verhalen nodig om aandacht te vestigen op 

dingen die in de werkelijkheid – de niet-fictionele wereld – gebeuren. Bugonia verkent 

machtsstructuren, maar ook complexe, universele thema's zoals misbruik, en voert deze 

vervolgens tot het uiterste door. Doordat de thematiek zo aangedikt wordt, kun je er als 

kijker niet meer omheen: het raakt je en je wordt aan het denken gezet. De film houdt 

ons een spiegel voor. Alleen is het bij Bugonia geen normale spiegel, maar zo'n 

lachspiegel die je op de kermis ziet: het geeft een aangedikte, vervormde weerspiegeling 

van onze werkelijkheid. 



Plummer gaat nog een stap verder en zegt dat verhalen niet alleen een middel zijn voor 

bewustwording, maar ook voor sociale verandering. Ze representeren de realiteit en 

kunnen deze ook veranderen doordat mensen zich verhouden tot verhalen. Zo hebben 

verhalen zowel kracht als macht: ze kunnen zowel bevragen als onderdrukken.  

Plummer maakt ook een onderscheid tussen verhalen en narratieven. Volgens hem is 

een narratief de manier waarop een verhaal wordt verteld en vormgegeven. Een 

literatuurwetenschappelijke analyse kan nieuwe betekenislagen blootleggen en inzicht 

geven in de narratieven die een rol spelen in Bugonia. Voor deze analyse neem ik eerst 

de perspectieven van de personages onder de loep. Wat vertellen die ons?  

 

 

 

 

 

 

 

Twee kanten van dezelfde medaille  

In Bugonia zien we een strijd tussen twee intelligente mensen met elk een eigen 

waarheid, die beiden hun gelijk willen krijgen. Michelle is de CEO van een groot 

farmaceutisch productiebedrijf, een grote speler in de economie. Teddy is een 

magazijnwerker bij datzelfde bedrijf en in zijn vrije tijd hobby-imker en kidnapper. Teddy 

en Michelle behoren letterlijk – blijkt later in de film – en figuurlijk tot andere werelden. 

Met deze binaire tegenstelling worden we al vroeg geconfronteerd. Zo zien we in het 

begin van de film hoe beide kampen hun lichaam en geest onderhouden. Waar Teddy en 

Don stretchen op handdoekjes op de grond in een rommelig huis, traint Michelle met 

haar sparringpartner op de patio van haar keurig opgeruimde villa. Terwijl Teddy en Don 

leven op vette bladerdeeggerechten met minimale zelfverzorging, leeft Michelle volgens 

een strikte en ordelijke routine van speciale hightech-gezondheidsgadgets en 

supplementen. 

Michelles taalgebruik, haar managementtaal, is een belangrijk middel dat ze inzet om 

anderen naar haar hand te zetten. Als ze maar vaak genoeg het woord 'divers' gebruikt, 

en het woord 'dialoog' verkiest boven het woord 'discussie', presenteert ze zichzelf als 

meegaand en betrokken met haar medewerkers. Teddy gebruikt een ander register in 

een poging om mensen te overtuigen van zijn waarheid. Hij is zelf niet van de safe words 

en gentle parenting en prikt door de façade van Michelle heen. Teddy wordt op zijn beurt 

neergezet als een stereotype complotdenker die zijn informatie en woordenschat niet uit 

de doorgaans mainstream nieuwskanalen haalt, maar van YouTube en podcasts.  



Wat vertelt het contrast tussen deze twee narratieven ons? De Finse 

literatuurwetenschapper Hanna Meretoja, kan hier meer inzicht geven4. Zij stelt net als 

Plummer dat het vertellen van verhalen een dialogisch aspect heeft: narratieven krijgen 

betekenis via interpretaties van individuen, en individuen vormen zich in relatie tot 

narratieven5. Narratieven worden gevormd binnen culturele kaders die bepalen hoe een 

samenleving betekenis toekent aan gebeurtenissen. Deze kaders zijn onlosmakelijk 

verbonden met machtsstructuren die bepalen wat belangrijk of vanzelfsprekend wordt 

gevonden in een samenleving. Sommige narratieven zijn dominant en zijn doorgaans 

onderdrukkend en reducerend. Michelles perspectief lijkt te functioneren als zo'n 

dominant narratief: haar perspectief kan gezien worden als een belichaming van het 

narratief van de kapitalistische elite. Teddy's perspectief is echter een tegenstem, een 

alternatief narratief, waarmee hij de ideeën en vanzelfsprekendheden van dit dominante 

narratief blootlegt en bekritiseert.  

Hiermee is de basis voor de analyse gelegd en is het literatuurwetenschappelijke kader 

rond. Dan rest ons de vraag: hoe wordt Teddy's narratief als tegenstem gerepresenteerd? 

 

 

 

 

 

Goeie portie wij - zij denken  

Teddy's complotdenken vormt de basis voor zijn narratief. Bijensterfte is een belangrijk 

element in de paranoia van Teddy en ligt ten grondslag aan zijn complotdenken. In het 

begin van de film vertelt Teddy aan Don dat 'zij' 'hun' zien als een dode bijenkolonie: 

ingestort, versnipperd, niks meer dan lege omhulsels. De 'wij' en 'zij' blijven hier 

ongespecificeerd. Hij verdenkt 'hen' van emotionele manipulatie en mind control – een 

van de vele verwijten die hij richt aan 'hen'. Dit wij-zij-denken, wat later verandert in wij-

het-denken, vormt een rode draad door het narratief van Teddy. 

Hij gelooft dat er een grotere onderliggende oorzaak is voor de zogeheten CCD, oftewel 

colony collapse disorder. Dit is het fenomeen waarbij bijenkolonies verdwijnen doordat de 

werkbijen de korf verlaten en de koningin met haar larven overblijft. Teddy gelooft dat 

Auxolith, het bedrijf van Michelle, verantwoordelijk is voor de bijensterfte door de 

chemische middelen die het bedrijf produceert. Michelle zou geen mens zijn maar een 

alien van de planeet Andromeda. Hij houdt de Andromedanen verantwoordelijk voor het 

uitsterven van de bij en uiteindelijk ook de mens. Hoe precies, wordt redelijk impliciet 

gelaten in de film.  

Als ze tegenover elkaar aan kop aan tafel zitten, komt de bij ter sprake. Beiden vinden de 

beestjes magnifieke wezens – misschien wel het enige waar ze het over eens zijn. 



Michelle bewondert hun werkethiek en hun standvastigheid te midden van gevaar. 

'Which makes them easier to exploit', suggereert Teddy. En wat is het gevaar dat bijen 

bedreigt? 'Sometimes a species just winds down', antwoordt Michelle. Teddy trekt dat in 

twijfel. Is dat zo of wil je ons dat doen geloven? Na een lange uitwisseling van 

beschuldigingen en een heen-en-weer welles-nietes-spelletje, blijft de conclusie van de 

discussie: who knows? Wanneer woorden tekortschieten, gaan ze met elkaar fysiek op de 

vuist.  

Teddy bevraagt hier Michelles perspectief, waarbij de bijen fungeren als een symbool 

voor bredere conflicten tussen een 'zij' en een 'wij' – tussen aliens en mensen, tussen de 

kapitalistische elite en de gewone burger die uitgebuit wordt door een corrupt systeem.  

 

 

 

 

 

 

Dit wordt alleen maar bevestigd doordat niet alleen de bijen, maar ook Teddy's moeder 

slachtoffer is van de 'zij' – wat zijn wantrouwen en complotdenken alleen maar meer 

voedt. Enerzijds kan de 'zij' hier het bedrijf Auxolith zijn dat verantwoordelijk is voor haar 

comateuze staat: 'They sell me the sickness, they sell me the cure', zoals zijn moeder zelf 

zegt als ze in de badkuip ligt met tientallen naalden die haar dit toedienen. Dit toont een 

eindeloze cirkel van leed die in stand wordt gehouden voor economische winst. Het 

illustreert zo het conflict tussen 'zij', de kapitalistische elite, en de gewone burger die 

slachtoffer is van een corrupt systeem. Anderzijds kunnen de 'zij' hier de aliens zijn, die 

experimenteren met mensen en verantwoordelijk zijn voor haar comateuze staat. Dit 

illustreert het conflict tussen 'zij', de aliens, en de mensheid. Hoe je ook die 'zij' wil 

specificeren, het blijft een treurige bedoeling met misbruik alom aanwezig. 

Leugens/waarheid, wat is het verschil?  

Je zou zeggen dat de twee kampen niet meer van elkaar kunnen verschillen. Toch is het 

contrast tussen de twee allesbehalve zwart-wit: de ogenschijnlijke tegenstelling brokkelt 

langzaam beetje bij beetje af gedurende de film. Observaties verlenen zich dan niet 

langer meer voor een eenduidige analyse. Maar Lanthimos zou dan ook Lanthimos niet 

zijn, als zijn films zich perfect lieten vangen door één enkel kader. Opvallend is dat 

Auxolith zonder aansturing van haar koningin Michelle gesmeerd lijkt te functioneren: 

Teddy zit in zijn lunchpauze rustig wat te eten met zijn collega's, terwijl de CEO van zijn 

bedrijf in zijn kelder opgesloten zit. Wanneer ze zelf later opduikt, is er geen aanwijzing 

dat er sprake is geweest van chaos in de tussentijd. Niet helemaal zoals Michelle dat 

voor ogen had toen ze zei dat ze cruciaal was.  



En dan de plottwist, wat maken we daarvan? Michelle, kil en robotachtig, de belichaming 

van 'pure corporate evil' volgens Teddy, blijkt daadwerkelijk onmenselijk – namelijk een 

alien. En niet zomaar één, maar de keizerin van de Andromedanen. En de warrige 

complotdenker blijkt daadwerkelijk een tragische, gefaalde held te zijn die de mensheid 

wilde redden – een gegeven dat mensen misschien niet snel associëren met 

complotdenkers. Het wordt duidelijk dat beide narratieven overlappingen en interne 

tegenstrijdigheden bevatten. 

Zo beschuldigt Teddy Michelle van manipulatie en uitbuiting, maar misbruikt hij zelf ook 

de mensen om zich heen, waaronder zijn neefje Don. Hij beschuldigt Michelle van moord, 

maar hij blijkt ook zelf zijn medemens/alien en zijn moeder – weliswaar per ongeluk – te 

hebben vermoord. Teddy ondermijnt hiermee zijn eigen narratief; uitbuiting en geweld zijn 

in deze context niet meer slechts typisch 'zij'.  

Uitbuiting van aarde, dieren en natuur, daarentegen, zouden velen waarschijnlijk labelen 

als een vanzelfsprekendheid van kapitalistisch kwaad, typisch 'zij'. Toch kan Michelle 

ironisch genoeg gezien worden als degene die uiteindelijk de natuur en diertjes – en de 

bijen – redt (of spaart?). Teddy had gelijk over veel dingen, maar bijensterfte kan hij niet 

afschuiven op de Andromedanen. De uitsterving van de mensheid daarentegen wel. Al 

was dat niet Michelles plan in eerste instantie: ze besloot de experimenten uit te voeren 

in een laatste hoop om de mensheid te redden van haar eigen kwaadaardige impulsen. 

Maar de mens kan de planeet niet delen zonder ander leven te verwoesten, concludeert 

de keizerin. Dus hakt ze de knoop door en maakt ze een einde aan de mensheid. Dit doet 

ze door de koepel van een platte aarde door te prikken – een gegeven dat mensen 

misschien snel associëren met complotdenkers. Dus ook Michelles narratief spreekt 

zichzelf tegen en neemt vanzelfsprekendheden over van dat van Teddy.  

 

 

 

 

 

 

 

Hoe dan ook blijft de planeet voortbestaan. Heeft Teddy dan echt gefaald en heeft 

Michelle de aarde gered? Dat hangt waarschijnlijk af van je definitie van aarde: of je 

mens, dier en natuur daaronder schaart. Misschien hadden ze daar een dialoog over 

moeten houden.  

  



Loser versus winnaar

Volgens deze literatuurwetenschappelijke lezing is Bugonia veel meer dan een welles-

nietes-spelletje, een strijd voor erkenning, met een verliezer en een winnaar. Hier kan het 

complotverhaal in eerste instantie gezien worden als een verzet, een bekritiserende stem 

tegen de heersende machtsstructuren en de daaruit voortvloeiende 

vanzelfsprekendheden. Het gaat niet om de psychologie achter het complotdenken per 

se, maar om de tegenstelling tussen de twee narratieven die uiteindelijk toch minder 

binair is dan je aanvankelijk denkt. Wat levert dit op? Een alternatief perspectief met 

ethische implicaties? Ideologiekritiek? In elk geval geeft het genoeg stof tot nadenken. En 

als je dan toch een eenduidige winnaar wil aanwijzen, is het misschien wel het kleine 

maar toch onmisbare wezen, het meest bewonderingswaardige schepsel op aarde 

volgens beide hoofdpersonen, de honingbij.  

1 K. B. Wurth en A. Rigney, Het leven van teksten: een inleiding tot de literatuurwetenschap (Amsterdam 

University Press, 2006). 
2 HeyUGuys, 'Director Yorgos Lanthimos – The Killing of a Sacred Deer | Exclusive Interview'. YouTube, 31 

oktober, 2017, https://youtu.be/5MOe5nfvLeM. 
3 K. Plummer, Narrative Power: The Struggle for Human Value (Polity Press, 2019). 
4 H. Meretoja, The Ethics of Storytelling: Narrative Hermeneutics, History and the Possible (University Press, 

2019). 
5 H. Meretoja, 'A dialogics of counter-narratives', in Routledge Handbook of Counter-Narratives (Routledge, 

2020), 30 - 42.

Door Simone Winkelmolen, 12.01.2026

https://youtu.be/5MOe5nfvLeM

